en su momento tuvieron un sentido. / Una piel, cierta puerta, algún libro / de los que no queda señal, ni huella ni ceniza" (Paolo Uccello o el ritual de la nostalgia, pág. 110).

 Hola, soledad (Bogotá, Editorial Oveja Negra. 1987).

## Ningún desorden resulta claro

#### La nada

Jorge H. Cadavid Editorial Universidad de Antioquia, Medellín, 2000, 77 págs.

### Un leve mandamiento

Jorge H. Cadavid Trilce Editores, Bogotá, 2002, 93 págs.

En Diario del entomólogo, Jorge Cadavid puso en marcha un principio generador que consiste en la alteridad (si hemos de creerles a Charles Olson y a los Beats, que pensaban que el poema trasmite una energía). "Cualidad de lo que es otro", según la síntesis poco sublime del Larousse; en todo caso, en aquella poética que Ernst Jünger calificaba de "caza sutil" -en el plano de las búsquedas con el ojo de la ciencia— se cumple el impulso de imágenes que dicen que lo de aquí es también lo de allá, o puede serlo. En ese libro funcionaba muy bien, porque los materiales que forman su canto, al decir de Mercedes Sosa, eran el chimichurri para el churrasco a la parrilla. Los insectos "leen" y hasta "escriben" en aquel libro de Cadavid una realidad que, obviamente, los traspasa; la visión dual del poema (mundo de los bichos y mundo de las palabras) quiere edificarla en unas cuantas páginas. Y se prolonga en La nada, lo sabemos:

Las luciérnagas redactan esta noche en el firmamento con febriles caracteres un texto intermitente Los signos constelados parpadean silábicamente [Texto, pág. 68]

Es decir que La nada, en una de sus intermitencias, recupera ese álter ego de la lengua: todos tejemos o labramos un texto que es el universo. El epígrafe de Juarroz ("Es la más pura claridad: / maravillarse de la nada") quiere dar cuenta, sin embargo, del eje de este conjunto que se lanza a una aventura peligrosa. El centro es bastante inquieto, como un monito del Amazonas, y las palabras tienen, por oficio, la misión de cristalizar, reducir, hacer lo imposible por convertir en presencia y figura aquello que carece de atributos. Leamos La nada con el eco de Un leve mandamiento, su inmediato sucesor, y será más fácil comprender el principio de gestación. Antes encomendémonos al consejo -anillo al dedo- de Wittgenstein: "De aquello que no se sabe, conviene no hablar". Y teniendo en cuenta que una de las secciones de Un leve mandamiento se titula "Wittgenstein en Amherst", la lectura de un poema como El secreto, de La nada, servirá de trampolín:

Se expresa lo que se sabe
pero a veces en medio de la
[página
se accede a lo que no se sabe
se usurpa un lugar desconocido
aparece una presencia que se
[intuye
se acoge al desconocido y se le
[deja hablar
Alguien debe hacerse cargo de
[lo que no se sabe
[pág. 34]

Pero en La nada respira esa distancia saludable que es la ironía, quizá una duda respecto de los alcances de la representación: "Las nubes siguen la redondez de la tierra / Si no te gusta el paisaje, aguarda hasta mañana" (Geografía, pág. 13). Esto en poesía contribuye a fortalecer la frescura, el cutis limpio de las palabras. Son varios instantes de transparente percepción, nunca de ese "lugar desconocido" del que nada sabemos sino del poema que impone su mundo peculiar. Aciertos que son saltos en la piscina (llena) de humedad propicia:

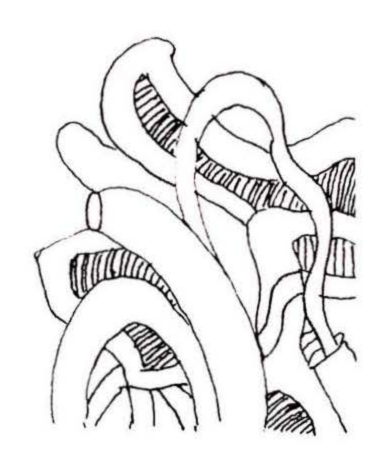
Sentado contra la pared blanca tengo los ojos más claros

Sentado contra la pared blanca lo mismo que en el agua las nubes pasan [Zazén, pág. 12]

La semilla lanzada al azar por [el árbol prueba que el centro está en [todas partes [Ejemplo, pág. 48]

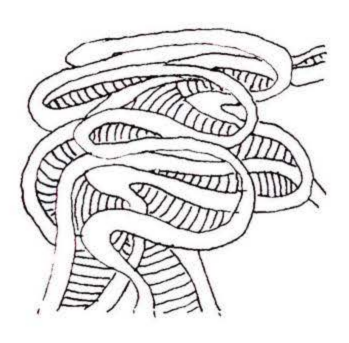
I La lluvia multiplica el peso de las naranjas

II
La luz sabe
que el fruto va a caer
y retrocede
[Breve historia, pág. 49]



Y estos poemas aciertan, pues, por confiar en lo sencillo (pared blanca, semilla, fruto), que es lo más difícil de recrear. Pero la fe poética mueve todas las montañas de la retórica. Hallamos motivos y temas que ya proyectan varios pasajes de Un leve mandamiento1. Éstos, que arden con llamas certeras, se mudan pronto en callejones sin salida; el principal termina siendo la oposición en que se debate, más que la palabra, una existencia elevada a un plano ideal. Cuando esto sucede, el lenguaje entonces reacciona y se vuelve insecto, y el entomólogo, con la toga del filósofo, predica desde una Academia que no puede ser ni socrática ni poética. Es más bien la tienda de los maleficios y la abusiva confianza de oponer "realidades" que no por antagónicas han de parir un milagro lírico:

El reloj de arena
juega
a llenarse de luz
a vaciarse de sombra
Nosotros le damos vuelta
jugamos a no perdernos:
no vaciarnos de luz
no llenarnos de sombra
[Reloj de arena, pág. 51]



Muy tarde, muy tarde. Ya nos hemos perdido. Y nuestra confusión sólo puede aumentar según la crisis de esa lengua anhelada, que deviene el huir del material poético utilizando las palabras como medio de transporte. Es el problema del afán por lograr la coherencia de la "concepción del mundo", expresada en filosofía a través de justificaciones etimológicas y fuentes de autoridad. Los hinchas de la obra de Juarroz siempre la esgrimen (una poética sin fisuras, parecen decir; una poética fiel a sí misma desde su origen, repiten) como el mejor caballito de batalla. Pero la coherencia desde el punto de vista poético no tiene por qué seguir los designios del método filosófico. O el de la pintura. Por ejemplo, ¿hasta cuándo podía Piet Mondrian seguir componiendo estructuras (geométrico-pictóricas, digamos) tan previsibles? He ahí el tremendo desafío de los artistas que acceden a una retórica inconfundible y, a la vez, seductora por lo fácil que resulta la imitación. Picasso

pudo quedarse toda la vida (y lo habría hecho muy bien, ¿no?) en el cubismo o en alguno de sus periodos (rosa o azul) o en las máscaras africanas. No lo hizo. Pero un modelo excelente de "coherencia" sería Joan Miró, cuya pintura es inconfundible y, a la vez, autoprocreadora en extremo. ¿Por qué en Lope y en Quevedo no se habla de repeticiones, como sí nos ocurre con la poesía de Neruda? El impulso creador sería semejante en los tres, quizás varíe (variación decisiva) el rango que el romanticismo le puso a la ilusión de la providencia: responder conscientemente desde una ideología, sea la historia en su sentido revelado, la lucha de clases como arma, el diálogo de las formas vuelto panacea o sambenito. Tal vez fueron los modernistas quienes vislumbraron la potencia ideológica del lenguaje en sí y para sí. Pero en los grandes líricos (Darío, Silva, Herrera y Reissig) la obra "cerrada" o "coherente" se da como razón productiva, allí donde en José Santos Chocano sería una razón descriptiva. Se entenderá que la base filosófica brinca a la poesía como sistema y totalidad. La poética de Jorge Cadavid no es ajena a ese gesto. Tres títulos lo confirman: Diario del entomólogo implica la clasificación; La nada insinúa, como un negativo fotográfico, el todo; Un leve mandamiento proclama, con cautela, su dogma.



Pero los poemas de *Un leve man*damiento logran esquivar en parte ese espejismo de la "coherencia".

Pervive acaso el otro deseo, la visión ajena como un boleto extraviado: "En la hoja en blanco / como en el lecho seco de un río / Antes éramos nadadores / Hoy somos paseantes" (El río, II, pág. 18); "El mar que se abre frente a ti / mientras lees la Biblia / no es un mar de tinta" (Exégesis, pág. 16). Uno podría pensar en Ungaretti, cómo no; pero es más justo asumir una orientación diferente. Se trata de Georges Schéhadé, en la versión de Octavio Paz: "Aquel que piensa y no habla / Un caballo lo lleva a la Biblia / Aquel que sueña se mezcla al aire". Y la versión de J. E. Pacheco de un poema de Giorgos Seferis, a partir de la traducción al inglés de Rex Warner, que aparece en No me preguntes cómo pasa el tiempo (1969): "Ya no anheles el mar / ni el vellón del oleaje / dando impulso / a las embarcaciones. / Bajo el cielo / nosotros somos peces / los árboles son algas marinas" 2.

Esta misma dupla ganadora reaparecerá en *Un leve mandamiento*. He aquí los poemas que lanzan señales de humo:

Los veleros reposan pero el pensamiento continúa agitándose [Anatomía del viento, pág. 17]

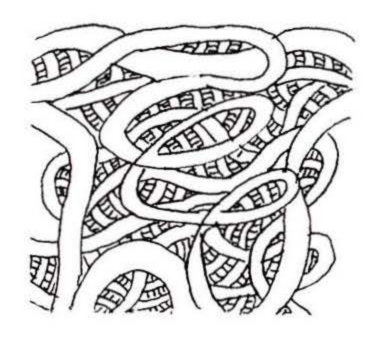
Analogías entre
las leyes de la naturaleza
y las leyes del espíritu
Quisiera unirlo todo
como la luz con la tristeza
en un desorden claro
[Entropía, pág. 89]

Este propósito de "unirlo todo" es importantísimo, porque nos devuelve a otra provocativa cita de Wittgenstein: "Los límites de mi mundo son los límites de mi lengua-je" (¿y viceversa?). Pero, además, nos remite a otro poema de Seferis pasado por el tamiz de Pacheco: "A medida que escribo / la tinta disminuye / pero el mar / se incrementa". Aquí no queda la cosa. Leamos de nuevo a Schéhadé en la lengua de Paz: "Hay jardines que no tienen país / Y están solos con el agua / Palomas azules y sin nido los recorren

/ Mas la luna es un cristal de dicha / Y el niño recuerda un gran desorden claro". Energía que se desparrama, energía depositada en la esperanza<sup>3</sup>. Pisamos candela viva: el desdoblamiento sirve a la espejeante reverberación, pues duplica una realidad que no suele dejarse aprehender con dócil principio:

Llega un momento en que el ojo se echa hacia adentro se desdobla para mirarse como mira otro mira con otros ojos la mirada La luz entonces vuelve a ser luz [Transfiguraciones, pág. 37]

El mendigo eleva
dos veces la mano
es una manera de interpretar los
[cielos
La moneda de la claridad
[desciende
[Desdoblamientos, pág. 86]



Ésta es una de las incursiones del libro en el lenguaje (¿o diré "mundo" y ya está?) de la filosofía occidental (valga el clare, salvo que se estire la honda hasta Zoroastro) que no puede emanciparse de la escisión: "Hecho de dos mitades / partes desde ti mismo hacia ti mismo / Hecho de luz y sombra / el que ve y el que es visto" (Desde el espejo, pág. 19); "Dos juntos son uno / Dos es uno / en forma de muchos" (Ángeles, pág. 67); "Para escribir en el mar / saca una mano del sueño / No sabe cuál de los dos / es el otro que fluye / no sabe de quién es / ese rostro de arena" (Los límites del mar, pág. 76); "La salud del polen / exige un horizonte: / dos flores separadas / y unidas a la distancia / cambian de aliento" (Escrito sobre el aire, pág. 82). Germen, a lo lejos, de la poética paziana que se activa en otros territorios expresivos, como en *Oración* (pág. 41): "Entre dos paréntesis / detengo la sucesión del mí mismo" <sup>4</sup>. Y, por supuesto, de la poética de Juarroz, aunque se restrinja al clásico charangueo del cono sur:

Busca lejos lo más próximo Busca a su lado lo más lejano Lo más lejano ha estado a su

[lado Lo más próximo ha estado lejos Busca lo más próximo lejos Lo más lejano siempre ha [estado a su lado

[Lejanía, pág. 62]

El pájaro está dentro del pájaro vuela para ejercitarse en el [milagro

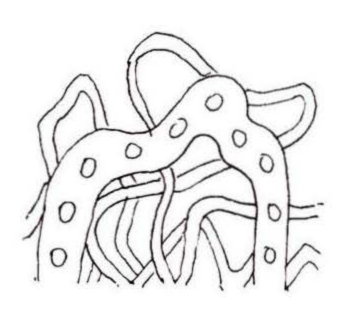
de separar el pájaro del pájaro Entonces el canto aparece desde un punto sin lugar uniendo el primer pájaro con el [último

[El pájaro, pág. 69]

Poemas que nacen de un palabreo. Es como la maquinita para falsificar dinero: uno podría seguir hasta el infinito, si es que no lo descubren. No en balde el problema de Dios (que es la interrogación sobre la vida) es transformado casi en un contrato de la sociolingüística, y la sazón del éxito ha de ser el nominalismo. Sus apariciones adquieren el punto del yogur con las especias de las Indias orientales: "Todo hace pensar que / Dios no es unívoco" (Voces, pág. 24); "Dios espera en la parada del autobús [...] Así con Dios nos vamos conociendo" (La fe, pág. 25); "Va haciéndose un dios / desde su borde" (El hombre, pág. 45); "Dios abreva en imágenes" (El nido, pág. 53); "arrastrar el mundo hacia Dios / no es un juego" (Aviso, pág. 64); "Destinado a la sorda polvareda / Dios es el perseguido" (Perseguido, pág. 65); "Pedir a Dios nada / No hay otro camino / que inventarte de nuevo" (Apócrifos, pág. 71); "Dios, si no existes / ¿por qué me miras así?" (Tantálico, pág. 90).

Retornemos a los orígenes de ese principio generador y la alteridad en cuanto a un mundo menos amable con la taxonomía y más teñido de silencios por doquier. A modo de ilustración nos vienen varias joyas del lirismo mal llamado "popular": algunos valses criollos (peruanitos, de hoy y de siempre según la fórmula publicitaria) y esos baladistas españoles de los años setenta que confundían el micrófono con un chorizo de Galicia... No son perlas de los mares, sino baratijas de tienda de todo por un dólar. Uno escuchaba la palabra destino y sabía que vendría después su carnal: el camino; saltaba la historia y, claro, no se hacían esperar la memoria ni la gloria. Esto suena irremediablemente a Borges, pero vale la pena la paráfrasis. Y es que los epígonos de Roberto Juarroz no le hacen un favor a su maestro cuando reducen la contingencia hecha enigma a un simple juguemos a la ronda con traqueteo de mucha luz y mucha sombra. Estos dos conjuntos de Jorge Cadavid están adosados a esa dura realidad, como habría dicho el gran Vinicius de Moraes. Y meter a Dios en la colada (en su aspecto más evidente: el gramatical) no parece haber sido tampoco una buena idea. Ya el lenguaje poético en sí representa, sin dogmas, su propio misterio. Y he de apresurarme a repetir una de las reglas instantáneas de la poesía: ninguna palabra (Dios, luz, sombra, historia, gloria, memoria, destino, camino) le está vedada. El secreto anida en conseguir que una estructura verbal se nos imponga con fuerza indudable y se nos haga necesario el compartir esa vida de sonidos. El problema surge cuando la metáfora es concebida por dos entidades que no sudan, no transpiran, no se dejan morder: el mundo de la mente y el lenguaje que desea desentrañarlo (y cae en la trampa). Así, pues, el quid de la poesía es siempre una lengua que se revela por anticipos y seducciones fonéticas. ¿Su Juicio Final? La lectura de otra época (del futuro) hecha a priori desde el presente mismo de la escritura donde una obra se enorgullece de sus ves-

timentas expresivas, su esplendor. pero también avizora las costuras de último minuto, los agujeros, las hilachas. En el caso de la filosofía, las palabras estaban allí para darle sustento. Una concepción reemplaza a otra, y tal "avance" se da en cuanto semántica y reflexión en torno a las veleidades de los logos que dormían en el sótano o en el ático y hay que desempolvarlos para escribir, en tal contexto, con sentido filosófico. Acá el acto lingüístico es un operador que busca ganarse honestamente el sueldo, la gloria de una prolija autosuficiencia reflexiva. En la carne de la filosofía, la lengua es el comienzo de otro mundo sin que haya autoinmolación.



En la poesía las cosas son harto diferentes, ya que aquélla se quiere unívoca y con ganas de generar, desde su interior, criaturas siempre plurales en cuanto a la forma y la orientación de los significados. Y quien escriba poesía y niegue esto, estará mintiendo más que un vendedor de carros en ontológica transubstanciación. El lenguaje poético puede no ser ni metafórico ni abundante en imágenes. La gran poesía española del Siglo de Oro, desde Garcilaso a san Juan de la Cruz y Juan de Salinas, está provista de humildes frases que, en conjunto, se vuelven, por lo adictivas, un prodigio del verbo. Los actos cotidianos son poéticos en sí cuando de este modo se manifiestan y viven desde un contexto verbal. ¿Qué ha de ocurrir con un lenguaje que, sin proponer atractivos propios, insista en referirse a "realidades" que carecen de puntos de contacto con la experiencia objetiva? Sí, la luz existe, la luz nos brinda su lado físico --por decir-- y su lado

invisible, su arisca entraña. Pero "la luz" es también una frase, un truco del vocabulario, como la palabra Dios o la palabra zapato. Principios del poema, herramientas de la inspiración y del andar. Cuando Cadavid les da la espalda a las urgencias del ánimo filosófico, entonces gana en poesía y, por qué no, en postulación gnoseológica:

El gato saltó desde el portal su sombra se curvó sobre el [espacio y atrapó la libertad que se [encontraba dispersa. [Imagen, pág. 79]

Qué sencillo es el mundo, proclaman los versos de William Carlos Williams: unas cerezas en la refrigeradora, una carreta con barriles, una flor y un gorrión. Imágenes. De todos los días. Y ese gato (de todos los días) en la mirada del santanderino se vuelve el gato que para siempre ha de cazar la libertad. Persecución del poema, felino de papel o de ronroneo. Gato de alcurnia metafísica, ni más ni menos.

EDGAR O'HARA Universidad de Washington (Seattle)

Cf. el gato (pág. 22), la jarra (págs. 22 y 30) y el murciélago (pág. 32). Y los que un día fueron tan sólo dioses (pág. 39), se harán sólidos e infalibles con el tiempo: "El poeta hace sus ejercicios / como el bufón de Dios" (Poética, pág. 56); "No confundas indefinido con infinito / Evita las simetrías / Dios no es geómetra" (pág. 63).

En Un leve mandamiento aparecen todos. La jarra, por ejemplo, en un poema titulado El enigmista (págs. 21-22): "Antes de abrirse a la visión / la luz tendrá que atravesar / la realidad de la jarra" (I): "La jarra no despierta desde el sueño / despierta desde la vigilia del destello" (II); "En la jarra la curvatura / de la luz y el tiempo..." (IV); "El temblor de la jarra ante el reflejo / de un hombre discontinuo" (V). El roedor con alas se ofrece en Deambular: "Esta noche deambula / el murciélago / por las paredes / con toda su ciega / inmaterialidad a cuestas" (pág. 70). Más adelante veremos al gato y lo numinoso.

 Octavio Paz: "Pequeño homenaje a Georges Schéhadé", en Puertas al campo (Barcelona, Seix Barral, 1972, pág. 93). Y José Emilio Pacheco: No me preguntes cómo pasa el tiempo (México, Joaquín Mortiz, 1969, pág. 99).

 Pacheco, op. cit., pág. 99, y Paz, op. cit., pág. 91. Los dos poemas de Schéhadé son recogidos luego en Versiones y diversiones (México, Joaquín Mortiz, 1974), de O.P., págs. 87 y 89.

De los citados poemas de Seferis hay otras versiones, pero José Emilio Pacheco siempre da en el clavo (me parece) a la manera del viejo Ezra de Rapallo. De Francisco Rivera: "Escribes: / la tinta se fue acabando / el mar crece". Cf. "Giorgos Seferis: dieciséis haikai", en Zona Franca [Caracas] set .oct. de 1978, pág. 24. Y de Pedro Bádenas de la Peña: "Estás escribiendo: / la tinta ha mermado / la mar crece" (XVI); "Deja ya de buscar la mar y los vellocinos de las olas impulsando las barcas / bajo el cielo nosotros somos los peces y los árboles son algas" ([Metamorfosis]). Cf. Yorgos Seferis: Poesía completa (traducción, introducción y notas de Pedro Bádenas de la Peña), Madrid, Alianza Editorial, 1986, págs. 97 y 134.

4. La memoria nos brinda la segunda estrofa de Certeza, de Octavio Paz, de su libro Salamandra: "De una palabra a la otra / Lo que digo se desvanece. / Yo sé que estoy vivo / Entre dos paréntesis". Cf. La centena (Barcelona, Barral Editores, 1972, pág. 131). La dualidad u oposición no soltará a Un leve mandamiento, así como el perro sin correa vuelve al dueño por devoción: sombra y luz (págs. 20 y 48: "luminoso y oscuro"); movimiento y quietud (págs. 26 y 77); pasado y futuro (pág. 26); entrar y salir (pág. 35); interior y exterior (pág. 42); principio y fin (pág. 54); vuelo inmóvil (págs. 59 y 78: "ritmo de lo inmóvil"); nada y todo (pág. 71); menos y más (pág. 81); orden y desorden (pág. 88).

# "Como no sé orar pienso con fervor"

#### La nada

Jorge H. Cadavid Editorial Universidad de Antioquia, Medellín, 2000, 77 págs.

El camino del espíritu para encontrarse con la divinidad necesita en ocasiones de las palabras, más allá de lo puramente efectista y de la imagen preñada por la intención fútil, del agrado meramente estético.